
1Online-Rezension – Philosophie

© Theologisch-praktische Quartalschrift – 4. April 2010

Philosophie

◆ Ulrich, Ferdinand: L eben in der E inheit 
von Leben und Tod. Schriften II. Einleitung 
von Martin Bieler und Stefan Oster (Samm-
lung Horizonte. Neue Folge 32). Johannes 
Verlag, Freiburg i. Br. 1999. (XL, 384) Geb. 
Euro 24,50 (D) / Euro 25,20 (A) / CHF 48,00. 
ISBN 978-3-89411-358-2.

Vorliegender Band enthält vier Texte des Phi-
losophen Ferdinand Ulrich, die zwischen 1969 
und 1978 verfasst wurden und eine christlich 
inspirierte Phänomenologie der Endlichkeit des 
Lebens betreiben.

Nur der erste Beitrag (Leben in der Einheit 
von Leben und Tod, 1–143) wurde schon einmal 
veröffentlicht (Frankfurt 1973); er unternimmt 
eine existenzielle Analyse der Verdrängung so-
wie der Annahme des Todes in der Gesellschaft. 
Eine echte Hoffnungsperspektive zeigt sich im 
vertrauenden Zugehen auf den Tod als jenes 
Phänomen, das „höchste Freiheit der Selbstbe-
stimmung durch tiefste Ohnmacht der Selbst-
losigkeit“ (106) ist: „Das Ja zum Tod als Ende ist 
die Antwort auf die unverfügbare Zukunft des 
Neuen. Die Hoffnung auf den Sieg über den Tod 
lebt aus dem Schon-angekommen-sein dieser 
Zukunft“ (31). Die Verdrängung des Todes hin-
gegen lässt den Menschen jetzt schon aus dem 
Gleichgewicht geraten: „Die Verzweiflung er-
setzt den negierten Tod durch die ‚Flucht nach 
vorne‘, durch das hoffnungslose Todeswagnis 
der Zukunft, die stumm und leer ist“ (54).

Der zweite Text (Der Tod in Erkenntnis 
und Liebe. Ein Fragment, 145–227) geht auf 
ein Manuskript aus dem Jahr 1969 zurück und 
wurde unter dem Titel „Leben im Angesicht 
des Todes“ im WS 1978/79 an der Universität 
Regensburg vorgetragen. Hier deutet Ferdinand 
Ulrich den Vollzug menschlicher Erkenntnis 
im Horizont der Todeserfahrung und entwi-
ckelt eine fundamentale Kritik von Sprache, 
die sich an bloßer Gegenständlichkeit, „Objek-
tivität“ und Identität orientiert: „In jedem ur-
sprünglichen Akt des Erkennens stirbt der Er-
kennende über sich hinaus: denn er übernimmt 
ein ‚anderes‘ Leben als die Form seines eigenen 
Selbstvollzugs“ (176). Gegen die Tendenz „der 
toten Vereinsamung gleichgültiger Selbstwie-
derholung“ (179) und eine Form von „Wissen“, 
das sich letztlich als „‚Beinhaus‘ des Gewuss-
ten“ (193) erweist, zeigt Ulrich – in einem an 

Adorno anklingenden Sprach- und Argumen-
tationsstil – die Offenheit, ja Gebrochenheit des 
menschlichen Erkennens auf: „Jeder Akt der 
Erkenntnis durchläuft den Riss einer Metamor-
phose, die Figur einer Trennung im Vollzug des 
Ver-nehmens, – und deshalb einen Tod“ (188).

Im dritten Text (Die Dialektik von Leben 
und Tod im Phänomen der Kultur, 229–341) 
erfolgt eine intensive Auseinandersetzung mit 
Freuds Reflexion auf den Zusammenhang von 
„Kultur“ und menschlichem „Todestrieb“ – ein 
dialektisches, eigentümliches Verhältnis, das 
sich schwer auf den Begriff bringen lässt: „Das 
Leben kann den Tod nicht besiegen, weil es eine 
Erscheinungsform desselben ist“ (257). Interes-
sant ist Ulrichs phänomenologische Analyse der 
„Scheinkultur“, jenes vergeblichen Bemühens, 
das aus „der Entselbstung des Menschen in der 
Barbarei des logisierten Seins“ (278) resultiert, 
aber die Einheit von Tod und Leben nicht her-
stellen kann: „Alles Ringen des Menschen, vor-
nehmlich im Raum der Kultur, meint nichts 
anderes als die Wiederherstellung der primären 
‚Befriedigung‘, die als solche zerbrochen ist und 
als neurotische Vermittlung von Leben und Tod 
(im Anfang der Freiheit) wiederkehrt“ (296).

Der letzte Text (Zeugen und Verursachen. 
Das Machen und die schöpferische Armut der 
suchenden Macht der Liebe, 343–361) knüpft 
an eine Erzählung des chinesischen Philoso-
phen Dschuang-Dsi (365–290 v. Chr.) über 
einen Holzschnitzer an und übt in poetisch-
meditativer Form massive Kritik an einer tech-
nisch-verfügenden Mentalität und Praxis, wel-
cher Ulrich die Haltung des „nicht-suchenden 
Suchens“ gegenüberstellt: „Dieses Suchen ist 
der Weg der schöpferischen Leere, die Absichts-
losigkeit des Schaffenden, dem von der anderen 
Seite das Gesuchte entgegenkommt, da er su-
chend das Sich-zeigen des Anderen von ihm 
selbst her vollbringt“ (359).

Der metaphorische und dialektische 
Sprachstil der Beiträge Ferdinand Ulrichs wird 
manche Leser herausfordern, aber es lohnt tat-
sächlich, sich – auch in kritischer Distanz – auf 
diese Überlegungen einzulassen; nicht umsonst 
heißt es schon im Vorwort zu diesem Band: 
„Wer glaubt, mit dem Leben schon ‚fertig‘ zu 
sein, es im Begriff hinter sich gebracht zu ha-
ben, der kann auf einem solchen Weg freilich 
nichts ‚Neues‘ erfahren“ (3).
Salzburg Franz Gmainer-Pranzl


